
 
 

Agata Tatarenko 

Bezsilni w Davos: środkowoeuropejskie wątki wystąpienia Marka Carneya 
 

Wystąpienie premiera Kanady Marka Carneya na forum w Davos stanowiło przykład współczesnej 
interpretacji myśli Václava Havla, zwłaszcza zawartej w eseju Siła bezsilnych. Carney, diagnozując 
zmiany w światowym porządku, odwołał się do havlowskiej krytyki życia w pozorze i konformizmie. 
W tej perspektywie przemówienie premiera Kanady miało nie tylko wymiar geopolityczny, lecz także 
moralny – było wezwaniem do odwagi i odpowiedzialności społeczeństw i państw, zwłaszcza tych 
o średnim znaczeniu na arenie międzynarodowej. 

 

Przemówienie Marka Carneya. 20 stycznia 2026 r. podczas 56. Światowego Forum Ekonomicznego w szwajcarskim 
Davos premier Kanady Mark Carney wygłosił przemówienie zatytułowane Principled and Pragmatic: Canada’s Path, 
które stało się jednym z najczęściej komentowanych wystąpień tej edycji forum. Już na wstępie Carney postawił 
tezę o „pęknięciu porządku światowego”, podkreślając, że współczesny świat nie znajduje się jedynie w fazie 
przejściowej transformacji, lecz doświadcza trwałego zerwania z powojennym ładem, opartym na regułach 
międzynarodowej współpracy. Jego zdaniem, era dominacji i przywództwa państw hegemonicznych ustępuje 
miejsca rzeczywistości rywalizacji wielkich mocarstw, w której normy są coraz częściej wypierane przez 
instrumentalne wykorzystanie siły ekonomicznej i politycznej. 

W swoim wystąpieniu Carney odwołał się do eseju Václava Havla Siła bezsilnych (Moc bezmocných, 1978), w którym 
czeski dysydent analizował mechanizmy podtrzymywania systemów totalitarnych. Havel wskazywał, że opierają 
się one nie tylko na przemocy, lecz także na codziennym przyzwoleniu i reprodukowaniu pozorów, co obrazował 
metaforą sklepikarza wieszającego w witrynie hasło „Robotnicy świata, łączcie się!” – nie z przekonania, lecz 
z obawy przed konsekwencjami. 

Przywołując ten przykład, Carney argumentował, że wiele państw wciąż „odgrywa role” zgodne z narracją porządku 
opartego na przestarzałych regułach, mimo że porządek ten jest dziś systematycznie łamany lub ignorowany przez 
największe potęgi. W jego ocenie polityczne deklaracje i slogany coraz częściej rozmijają się z realiami. Odwołanie 
do Havla miało posłużyć zakwestionowaniu tej swoistej dramaturgii polityki międzynarodowej oraz podkreśleniu, 
że bez uczciwego nazwania aktualnej dynamiki geopolitycznej państwa – zwłaszcza te określane jako „państwa 
o średnim znaczeniu” (middle powers) – pozostaną skazane na bierne dostosowywanie się do dyktatu mocarstw. 

Premier Kanady akcentował, że podtrzymywanie iluzji, iż stare reguły wciąż działają i zapewniają ochronę, 
prowadzi do sytuacji, w której państwa te „nie siedzą przy stole, lecz znajdują się w menu” tych, którzy faktycznie 
kształtują globalne zasady gry. Jego wystąpienie było zatem wezwaniem do odwagi – zarówno retorycznej, jak 
i strategicznej – do mówienia prawdy o stanie współczesnego świata oraz do kierowania się własnymi wartościami, 
a nie pozorną zgodnością. 

Przemówienie Carneya miało tym samym podwójny wymiar: z jednej strony stanowiło diagnozę kondycji porządku 
międzynarodowego, który – jak podkreślił premier – „nie powróci”, z drugiej zaś było apelem o budowę nowej 
koalicji państw średniej mocy, opartej na wspólnych wartościach, solidarności oraz realistycznym podejściu do 
wyzwań geopolitycznych i ekonomicznych. 

Odwołanie do eseju Siła bezsilnych nadało wystąpieniu Carneya wymiar wykraczający poza bieżącą diagnozę 
geopolityczną. Zastosowana przez niego analogia osadzała współczesne relacje międzynarodowe w szerszej 
refleksji nad mechanizmami władzy, konformizmu i odpowiedzialności, które stanowiły centralny punkt myśli 
Václava Havla. W tym sensie przywołanie Havla nie było jedynie retorycznym gestem, lecz nawiązaniem do 
określonej tradycji myślenia o polityce jako przestrzeni moralnych wyborów i społecznych konsekwencji. 

Redakcja: Agnieszka Zajdel (sekretarz redakcji), Szczepan Czarnecki, 

Spasimir Domaradzki, Bartłomiej Krzysztan, Łukasz Krzyżanowski, 

Sławomir Łukasiewicz, Damian Szacawa, Agata Tatarenko 

Nr 1514 (19/2026) | 28.01.2026 
ISSN 2657-6996 

© IEŚ 



 
 

Dziedzictwo Václava Havla. Havel, dramaturg, dysydent i późniejszy prezydent Czechosłowacji oraz Republiki 
Czeskiej, konsekwentnie ujmował politykę nie jako technikę sprawowania władzy, lecz jako przestrzeń 
odpowiedzialności społecznej, w której kluczową rolę odgrywają prawda, etyka i relacje międzyludzkie. Jego 
myślenie polityczne, wyrażone przede wszystkim w książkach i esejach pisanych w warunkach systemu 
autorytarnego, łączyło refleksję nad totalitaryzmem z pytaniem o zdolność społeczeństwa do samostanowienia 
i moralnej autonomii. 

W literaturze przedmiotu poświęconej Havlowi1 często podkreśla się, że postrzegał on politykę jako praktyczne 
zastosowanie etyki w życiu zbiorowym. W centrum tej koncepcji znajduje się idea tzw. „niepolitycznej polityki” – 
rozumianej nie jako odrzucenie racjonalnych decyzji czy instytucji, lecz jako próba zakorzenienia działania 
politycznego w odpowiedzialności jednostek wobec wspólnoty. Polityka, w tym ujęciu, nie może być oderwana od 
codziennych postaw obywateli, ich gotowości do mówienia prawdy i ponoszenia konsekwencji własnych wyborów. 
To właśnie ten społeczny wymiar myśli Havla – przekonanie, że jakość życia publicznego zależy od kondycji 
moralnej społeczeństwa – stanowi rdzeń jego intelektualnego dziedzictwa. 

Najpełniejszym wyrazem tej diagnozy jest właśnie przywołany przez Carneya esej Siła bezsilnych, napisany 
w realiach komunistycznej Czechosłowacji i rozpowszechniany w samizdacie, a następnie opublikowany w języku 
angielskim w 1985 r. Tekst ten nie jest jedynie analizą struktur władzy w systemie totalitarnym, lecz przede 
wszystkim stanowi studium społecznych mechanizmów podporządkowania, które umożliwiają trwanie 
opresyjnego porządku. Havel pokazuje, że system nie opiera się wyłącznie na przemocy, lecz na powszechnym 
uczestnictwie obywateli w podtrzymywaniu jego symbolicznych rytuałów i fikcji. Centralnym przykładem tej logiki 
jest owa metafora sklepikarza, który codziennie umieszcza w witrynie ideologiczne hasło, choć sam w nie 
nie wierzy. Czyni to nie z przekonania, lecz z obawy przed konsekwencjami. Ten pozornie banalny gest, ale 
powielany masowo, staje się fundamentem „życia w kłamstwie”, które cementuje system. Havel pokazuje jednak, 
że odmowa uczestnictwa w tym rytuale, nawet na poziomie jednostkowym, ma wymiar głęboko społeczny: 
podważa obowiązujący porządek symboliczny i otwiera przestrzeń autonomii wobec władzy. 

W tym sensie refleksja Havla nie dotyczy wyłącznie mechanizmów dominacji, lecz przede wszystkim roli jednostki 
jako aktora społecznego, zdolnego do inicjowania zmiany poprzez życie w prawdzie. To właśnie ten element – 
przekonanie, że przemiana polityczna zaczyna się od zmiany postaw społecznych – stał się inspiracją dla 
późniejszych teorii obywatelskiego oporu, społeczeństwa obywatelskiego i demokracji deliberatywnej. Havel 
odrzucał uproszczone podziały i schematyczne interpretacje rzeczywistości politycznej, proponując zamiast tego 
dyskurs oparty na kategoriach moralnych i społecznych, takich jak prawda, kłamstwo, odpowiedzialność 
i solidarność. Z pojęć takich jak prawda, manipulacja czy opozycja czynił nie tylko narzędzia krytyki systemu, lecz 
także elementy strategii obywatelskiej emancypacji, osadzonej w codziennym doświadczeniu społecznym. 

Warto dodać, że to zwłaszcza ostatnim latom prezydentury Havla towarzyszyło coraz bardziej widoczne znużenie. 
Było ono wynikiem szeregu decyzji przyjmowanych przez Havla w polityce zarówno wewnętrznej, jak 
i zagranicznej. Nie bez znaczenia był także inny czynnik. Jak zauważa Aleksander Kaczorowski, autor biografii 
pierwszego prezydenta Republiki Czeskiej, „błędem Havla było ustanawianie się w roli etycznego arbitra, 
uosabiającego szlachetne zasady i wnoszącego je do niskiego świata polityki z zewnątrz, z góry. To polityczny 
kicz”2.  

Komentarz. Połączenie moralności z polityką sprawia, że myśl Václava Havla nie jest jedynie zapisem 
doświadczenia Europy Środkowo-Wschodniej czasu zimnej wojny w realiach walki z klasycznym systemem 
totalitarnym. Refleksja czeskiego dysydenta wykracza poza konkretny moment dziejowy i staje się uniwersalnym 
opisem mechanizmów, które kształtują życie polityczne wspólnot, niezależnie od ustroju i epoki. Havel pokazuje, 

 
1 A. Kaczorowski, Havel. Zemsta bezsilnych, Wołowiec 2014; M. Bankowicz, Václav Havel: Non-political Politician, „Poznańskie 
Studia Slawistyczne” 2014, nr 6, s. 33-48, https://doi.org/10.14746/pss.2014.6.2; K. Maj, Centra semantyczne w eseju „Moc 
bezmocných” Václava Havla, Kraków 2016.  
2 A. Kaczorowski, op. cit., s. 415. 

https://doi.org/10.14746/pss.2014.6.2


 
 

że kryzysy polityczne nie zaczynają się wyłącznie na poziomie instytucji państwa, lecz mają swoje źródło w sferze 
społecznej: w osłabieniu więzi zaufania społecznego, w przyzwoleniu na język pozoru, w rezygnacji jednostek 
z odpowiedzialności za wspólną przestrzeń publiczną. 

W takiej perspektywie diagnoza Havla pozostaje szczególnie aktualna w sytuacjach narastającej presji autorytarnej, 
erozji norm demokratycznych oraz instrumentalnego używania instytucji władzy. Havel zwraca uwagę, że władza 
utrwala się nie tylko poprzez przemoc czy formalne reguły, ale przede wszystkim dzięki społecznemu przyzwoleniu 
na kłamstwo, oportunizm i symboliczne rytuały, które zastępują realną debatę i odpowiedzialność. Demokracja 
traci wówczas swoją treść, nawet jeśli zachowuje zewnętrzne formy. 

Społeczny i etyczny wymiar myśli Havla pozwala więc traktować ją jako narzędzie analizy współczesnych 
kryzysów demokracji, rozumianych nie tyle jako nagłe załamania systemowe, ile jako długotrwałe procesy rozpadu 
relacji między jednostką, społeczeństwem a władzą. Havel przypomina, że jakość życia politycznego zależy od 
codziennych postaw obywateli – od gotowości do mówienia prawdy, sprzeciwu wobec manipulacji i aktywnego 
uczestnictwa w sferze publicznej. To właśnie na tym poziomie, a nie wyłącznie w obrębie państwowych instytucji, 
rozstrzyga się trwałość lub erozja demokratycznych wspólnot. 

 


